




3

Música, danza y comida 
de la Nación Leco



Título: Música, danza y comida  de la Nación Leco.
Autor: Instituto de Lengua y Cultura Leco
             Instituto Plurinacional de Estudio de Lenguas y Cultura IPELC. 
             Santa Cruz de la Sierra, 2016. 80 págs; 21x16 cm.
	
D.L.:     8-1-156-16 P.O.

© Estado Plurinacional de Bolivia - Instituto Plurinacional de Estudio de Lenguas y Culturas IPELC.

Pedro Apala Flores 
Director General Ejecutivo

Juan Carlos Laura
Coordinador de Investigaciones Lingüísticas y Culturales

Fabiola Beltrán Diaz 
Coordinadora de Comunicación y Difusión

Carla Roca Ortíz
Edición y revisión

Ninoska Murillo García
Clemente Cazón Nolasco
Equipo Técnico

Instituto del Lengua y Cultura Leco
Fotografía

IPELC
Barrio Hamacas, Plan 12. C/1 No. 4130, 4to. Anillo entre Av. Bánzer y Beni.
Cel. 00 591 71331543   
Correo electrónico: ipelc@ipelc.gob.bo
Web: ipelc.gob.bo

Agosto  2016
Santa Cruz de la Sierra – Bolivia.

Se permite la reproducción y difusión de la información contenida en esta publicación, en 
tanto se citen las fuentes.



Música, danza y comida 
de la Nación Leco
Equipo técnico de investigación 

Instituto de Lengua y Cultura Leco

José Carrasco Piloy

Con el apoyo de:

Juan David Mejia
Francisco Limaco Coata

Eva Toro
Arturo Quety Medina





M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

7
Agradecimientos						      11
Presentación							       13
Prólogo							       17
Introducción							       21

Capítulo 1							     
Nación Leco							       25
Primeros asentamientos					     26
Hábitat								       28 

Capítulo 2							     
Territorio							       31 
Antecedentes históricos de ocupación del espacio		  31
Las misiones evangelizadoras					     32 
Ocupación territorial actual					     32
Significado del territorio					     33

7

Índice



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

8

8

Capítulo 3							     
Organización social						      35

Capítulo 4							     
Actividad económica y productiva				    39
Recolección de frutos silvestres					    40
Siembra							       40
Cosecha							       41
Crianza de animales domésticos				    41
Caza								        42
Pesca								        42
Minería								       43

Capítulo 5						                 
Música y canto							      45
Etimología y representación de la música			   45
Música originaria						      46
Instrumentos musicales					     50

Capítulo 6							     
Danza								        53
Danza originaria						      53
Coreografía de la danza					     54
Vestimenta de los hombres					     58
Vestimenta de las mujeres					     58

Capítulo 7							     
Comidas y bebidas						      61
Comentarios finales					             68	72

Anexos								       74	
	
Glosario						              71	75

Referencias bibliográficas					     79	
					   



9



Agradecimientos

Sabia Cesarina Tupa, comunidad Tomachi. 



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

11

11

A todos los hermanos y hermanas de las comunidades.
A los sabios y sabias hablantes de la lengua originaria.

A quienes dejaron su legado cultural, para que la lengua perdure a 
lo largo de las generaciones.

A los profesores y profesoras, por su apoyo en la investigación y 
a los dirigentes y dirigentas de la organización Pueblos Indígenas 
Lecos y Comunidades Originarias de Larecaja (PILCOL) y de las 

comunidades Leco.

¡Conservemos la cultura de nuestro pueblo Leco!



Hombre Leco con instrumento musical.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

13

Presentación 

En diciembre de 2012 nace el Instituto Plurinacional de Estudio de 
Lenguas y Culturas amparado por la Ley de la Educación Nº 070 
“Avelino Siñani – Elizardo Pérez” y tras el nacimiento del IPELC 
también fueron naciendo los Institutos de Lengua y Cultura (ILC)
en cada Nación y Pueblo Indígena Originario y Afroboliviano 
(NyPIOyA) con la tarea de realizar investigaciones lingüísticas y 
culturales así como de programar actividades de revitalización, 
normalización, normatización y desarrollo de las lenguas y culturas 
indígenas.

En el marco de la construcción del nuevo Estado Plurinacional, los 
ILC inician una serie de trabajos de investigación, particularmente, 
en el ámbito cultural con un nuevo enfoque y quizá con nuevas 
orientaciones. De la tradicional manera de realizar investigaciones 
en estas culturas que consideraba a las NyPIOyA como objetos de 
investigación, hoy, pretendemos superar esta forma y convertirnos 
en sujetos de la investigación. Con investigadores surgidos de las 

13



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

14

14

entrañas de las mismas comunidades, hablantes de las lenguas, 
portadores de los saberes y conocimientos acumulados por milenios 
por nuestros ancestros.

Los técnicos del Instituto de Lengua y Cultura Leco, junto a su 
pueblo, presentan el trabajo “Música, danza y comida de la Nación 
Leco”, que recoge, en grado mayor, mucho de la temática que se 
planteó. Se dan a conocer algunas canciones en la misma lengua 
Leco, rikha, desde el mismo idioma. Sin duda, es un trabajo inicial; 
pero, significativo como aporte a la consolidación del currículo 
regionalizado y quizá también como base para la elaboración de 
material educativo complementario tanto para maestros como para 
niños y niñas de la Nación Leco. 

Una aclaración final, es que, la Nación Leco decidió escribir 
en castellano para que otros hermanos y hermanas conozcan 
también la cultura Leco. Los materiales indiscutiblemente serán 
producidos en lengua y pensamiento propio.

Pedro Apala Flores
Director General Ejecutivo 

Instituto Plurinacional de Estudio de Lenguas y Culturas



15



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

16

16

Fogón de una vivienda leco, comunidad Tomachi.Mujer Leco preparando chicha.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

17

17

Prólogo

La presente investigación se realizó en las comunidades de Carura, 
Tomachi y Wituponte, pertenecientes a la nación Leco de Larecaja, en 
coordinación con el Instituto Plurinacional de Estudio de Lenguas y 
Culturas, la organización de Pueblos Indígenas Lecos y Comunidades 
Originarias de Larecaja PILCOL y autoridades de las comunidades 
originarias.

El propósito de ésta fue el de recuperar las características históricas 
de la música, danza y comida de la Nación Leco para revitalizar su 
cultura. Una importante y valiosa herramienta de investigación fue el 
conocimiento de los sabios y las sabias del pueblo Leco, además de la 
revisión bibliográfica relativa a la temática. 





M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

19

19

Prólogo
 En lengua Leco 

Joo lamkasich, joo wesra K’arura, Tomachi, Wituponte, era wesranotoo 
larecajason, chera jila lamk’asno IPELC, PILCOL, otoridad orech wes 
ayate.

Joom motivo kiate, joo lamkasich kiate, iriate historiate: werso, chilchisich, 
sokoch jorasonka era minich ichisnotoo, onkakiaten ia sesaya, baba aya 
yatesno duch, wes  aja ja ayan dunoo, lamkasichdan, tap’ostan jia ara 
bercha kichanoto, lamka yanapasa joo Kuri wus aya sitimbre, uktubre  
bara toi waranka berbibki diraijote.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

20

20

fogón del pueblo Leco.



Introducción

La llegada de los colonizadores a territorio Leco a principios del siglo 
XVI, significó el etnocidio casi total de su cultura; no obstante, gracias 
a la resistencia del pueblo originario Leco se lograron conservar 
algunos conocimientos y saberes que se han transmitido de generación 
en generación fundamentalmente a través de la memoria colectiva, los 
que se expresan a través de la danza, música y comida originaria.

El presente documento rescata las características particulares de la 
danza, música y comidas de las comunidades originarias, analizando 
los elementos culturales y simbólicos para fortalecer la identidad 
cultural-lingüística Leco. 

Para materializar en la práctica el principio de descolonización 
y consolidar el proceso de transformaciones sociales y culturales  
promovido por el Estado Plurinacional de Bolivia, se hace indispensable 
investigar, recuperar las prácticas y saberes de los pueblos indígenas 
originarios e implementar herramientas dirigidas a la apropiación 

21



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

de la cultura y lengua propias, con el propósito de que éstas sean 
transmitidas de generación en generación y sean imperecederas.

La Ley de la Educación N° 070 “Avelino Siñani y Elizardo Pérez”; en 
su título II, capítulo I, artículo 12, señala que “La educación es intra 
e intercultural y plurilingüe; porque articula un sistema educativo 
plurinacional, desde el potenciamiento de los saberes y conocimientos 
de los pueblos originarios”. En este entendido, la educación debe 
estar relacionada con las costumbres, conocimientos y saberes de las 
comunidades para consolidar la identificación propia cultural. Por lo 
tanto la práctica y valorización de la lengua y cultura propia de los 
pueblos indígenas es de vital importancia. 

Priorizar la enseñanza de la lengua y la cultura originarias en las 
Unidades Educativas a las nuevas generaciones, permite enfatizar 
la práctica de los valores ancestrales y motivar a jóvenes y niños a 
apropiarse de los mismos. Lamentablemente la realidad evidencia la 
poca importancia que los jóvenes le dan a su cultura originaria, es más 
la mayoría siente vergüenza de ésta.

Esperamos que este material contribuya a la reflexión y análisis crítico 
y se constituya en un aporte para las unidades educativas del pueblo 
Leco e instituciones públicas y privadas del Estado Plurinacional de 
Bolivia.

22



23



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

24

24



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

25

25

Capítulo 1
La Nación Leco

La Nación Leco está ubicada en los municipios de Guanay, 
Teoponte, Tipuani, Mapiri y Apolo, de las provincias de Larecaja 
y Franz Tamayo al norte del departamento de La Paz. El idioma 
originario es el dialecto Leco o rikha. 

El ente matriz del pueblo Leco de Larecaja es la organización 
de Pueblos Indígenas Lecos y Comunidades Originarias de 
Larecaja (PILCOL), donde viven en las comarcas de Trapiche 
Ponte, Kelequelera, Carura y otras comunidades y en la provincia 
Franz Tamayo (Apolo), su ente matriz, es la organización 
CIPLA (Central Indígena del Pueblo Leco de Apolo), donde 
la comuna reconoce a 13 comunidades lecos en su territorio: 
Aten, Correo, Chirimayu, Ilipana, Yuyo, Inca alto y bajo, Irimo, 
Mulihuara, Pucasucho, Puchahui, Santo Domingo, Trinidad, 
Tupili y Yuyo Franz Tamayo; pero las autoridades originarias 
aseguran que éstas ascienden a 17 comunidades originarias.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

26

26

Los primeros asentamientos

Los españoles llegaron a territorio Leco a principios del siglo XVI 
con la misión de evangelizar a los habitantes originarios a través 
de la religión católica; no obstante la persistencia de la misión 
franciscana, la Nación Leco se mantuvo fiel a sus costumbres 
ancestrales.

La primera expedición que realizaron las misiones Franciscanas, fue 
a la zona de Apolobamba con el padre Diego de Bolívar, quien ingresó 
en 1621 a territorio Leco por Zongo. En 1622 Fray Bernardino de 
Cárdenas, acompañado por los sacerdotes Bernardino Medina, Luis 
Ramos, Alonso Mecia y un nativo llamado Francisco de la Cruz 
ingresó por el pueblo de Camata; sin embargo, esta comitiva no 
pudo encontrar ningún pueblo y se regresó por la región de Challa.

Durante el siglo XVII, los conquistadores junto con los 
representantes Durante el siglo XVII, los conquistadores junto con 
los representantes religiosos se asentaron en territorio Leco para 
desarrollar actividades de explotación de  los recursos naturales; 
tarea que no les resultó fácil porque los Leco se resistieron a 
proveerles de su fuerza y conocimiento, y a ser explotados. En 1680 
se fundaron las misiones franciscanas en Apolo, Larecaja e Ixiamas. 
Los sacerdotes separaban y aislaban a los hijos de sus padres y 
tenían que trabajar para las misiones y que vivían a órdenes de los 
misioneros comandados por el cacique.

En la década del siglo XIX empezó el auge de la quina, (planta con la que 
se cura la malaria) y a partir de 1980  comenzó la explotación de la goma. 
Los dueños de las haciendas les pagaban a los indígenas en mercancías 
o habilito a precios muy elevados que éstos nunca alcanzaban a 
pagar, es así como trabajaban para el patrón por el resto de sus vidas.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

27

27

El trabajo en la hacienda fue de sobreexplotación y duros castigos 
físicos (una “arroba” equivalía a 25 latigazos). La hacienda se impuso 
en Yuyo, Achiquiri, Michiplaya, alturas de Huajra Orco, cumbres de 
Limonani, serranías de Quercano (Turbio serranía de agua fría), 
Carura, serranías de San Julián pueblo de Uyapi y río Katea.

La ambición por el poder económico y el territorio, y el trato 
esclavizador y discriminador hacia la indomable Nación Leco, los 
llevó a una constante confrontación que se tradujo en levantamientos 
y sublevaciones en aras de cuidar celosamente sus tierras y lugares de 
sobrevivencia. Durante el siglo XVIII, los Lecos se levantaron contra 
los españoles y las misiones usando como armas flechas y arcos, 
elaborados de palo bitaka o madera dura (chonta); flechas punzantes 
fueron elaboradas con líquidos llamados “solimán” de la corteza ochoó.

En la época de la independencia, los nuevos impuestos ordenados 
por el gobernador de la provincia de Caupolicán Josef de Santa 
Cruz, promovieron una resistencia mucho más marcada en contra 
de la corona española. Ésta actitud estuvo impresa en los pobladores 
lecos de Apolo y de Larecaja, quienes a la cabeza de su líder Santos 
Pariamo, organizaron una importante acción de combate, donde 
el líder organizó un cuerpo de flecheros para luchar contra de los 
dragones de Apolobamba. Más tarde Santos Pariamo se uniría a la 
famosa republiqueta de Larecaja, éste utilizó 500 indios flecheros 
contra los realistas, el terreno de concentración fue las serranías de 
Aten. Los lecos lucharon con todas sus fuerzas, pese a ello Santos 
Pariamo fue derrotado y para no caer prisionero por el ejército 
realista huyó a las alturas de Curiza y al verse solo, hundió en su 
pecho un puñal de chonta.

Con la revolución de 1952 y la reforma agraria, se organizaron 
sindicatos en las antiguas haciendas, a solicitud de éstos, algunas 



comunidades tramitaron tierras individuales, lo que provocó 
enfrentamientos en muchos lugares de la región. 

Durante las décadas de los 60 y 70, el pueblo Leco de Larecaja no 
contaba con seguridad jurídica, como consecuencia las empresas 
madereras y los colonos emigrantes de tierras altas, invadieron sus 
territorios y saquearon sus bosques sin contar con documentos 
legales (fichas ambientales, planes de manejo de desmonte y de 
reforestación) que avalen las referidas acciones. 

Aprovechando esta situación, los colonizadores consolidaron sus 
asentamientos en los suelos de los ríos Chico Uyapi, Grande, sector 
de Limonani, en las faldas del cerro de Hujraorko, por el río Kaka 
llegando a Mayaya y adyacentes, y toda la serranía de Agua Fría y 
serranía de San Julián.

Hábitat 

Antes de la invasión colonial, los habitantes originarios vivían en 
las copas de los árboles como resguardo de los animales feroces, se 
desconoce la razón por la cual pasaron a habitar en pequeñas chozas  
construidas de palmas de motacú y charo; dentro la choza dormían 
encima de una waracha (catre) hecha de palo de charo, y una talta 
de entretecho o tumbado como seguridad. Asentados a  orillas de 
los ríos, se dedicaban a la caza,  pesca y siembra de semillas.

Como medio de transporte utilizaban balsas o callapos hechos de 
palo de balsa o p’ele. La época ideal para la caza de animales del 
monte era el otoño e invierno, pues como consecuencia de la sequía, 
los animales salían de sus cuevas a las colpañas o salitrales a beber 
agua.

28



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

29

29

Según datos del entonces Viceministerio de Asuntos Indígenas y 
Pueblos Originarios (VAIPO, 2000), en Aten y a orillas de los ríos 
de Mapiri, Kaka, Tipuani y Coroico, se encuentran asentadas las 
familias originarias de la cultura Leco de Larecaja, de las cuales sólo 
15 son familias puras y el resto son indígenas lecos mezclados con 
otras culturas, éstos se encuentran en comunidades pertenecientes 
a la Tierra Comunitaria de Origen (TCO) PILCOL.

Don Rodolfo Salazar de la comunidad Leco de Kelequelera relata:
 

“El hombre Leco se dedica a la caza y a la pesca a orillas 
de los ríos Coroico, Kaka, Tipuani y Mapiri; también 
produce maíz, plátano, yuca, arroz, camote y otros, pesca 
con flecha de chonta y cocina la carne en “chapapeado” 
(especie de tejido para asar la carne), los peces más 
conocidos son el sábalo, el mamuri, pacú, surubí, belea, 
carancho, yuri, pez cuchillo, listi, iliwi, cele, balvino, 
suchi, mojarra y otros”.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

30

30

Mapa de ubicación de comunidades leco.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

31

31

Capítulo 2
Territorio

Antecedentes históricos de ocupación del espacio

La historia sobre la composición de la cultura Leco de las 
comunidades asentadas al norte del departamento de La Paz, 
anterior a la invasión colonial, paradójicamente solo se puede 
conocer a través de las fuentes de los colonizadores y algunos 
quipucamayos o cronistas de los incas. 

El historiador César Machicado señala que la cultura Leco 
dominaba a partir del valle de Apolobamba hacia el sur, incluyendo 
las actuales comunidades de Suturi, Milili, Saucira, Waratumo, 
Irimo, Michiplaya, Yuyo y Achiquiri de la Provincia Franz Tamayo, 
además toda la costa del río Mapiri hasta los municipios de Guanay, 
Teoponte y Tipuani de la provincia Larecaja.



Las misiones evangelizadoras

La primera expedición que realizaron los franciscanos a la zona de 
Apolobamba y Larecaja fue la del padre Diego de Bolívar, quien 
ingresó en 1621 a territorio de los lecos por Zongo. Un año más 
tarde, Fray Bernardino de Cárdenas, acompañado de los sacerdotes 
Bernardino Medina, Luís Ramos, Alonso Mecia, un nativo llamado 
Francisco de la Cruz y el hijo de un cacique de los lecos llamado 
Diego Ramírez, ingresan por el pueblo de Camata. Esta comitiva no 
pudo encontrar ningún pueblo, por lo que regresó por la región de 
Challa (Registro de saberes y conocimientos, 2012). Las diferentes 
expediciones de los misioneros finalizaron con la creación de 
pueblos o misiones, donde los sacerdotes separaban y aislaban a los 
hijos de sus padres, quienes tenían que trabajar para las misiones y 
vivir bajo las órdenes de los misioneros comandados por el cacique.

Ocupación territorial actual

La extensa región norte del departamento de La Paz y parte de la 
Amazonía del departamento de Beni, constituyeron el territorio 
ancestral en el que se desarrolló la cultura Leco, los ríos que se 
encuentran en esos lugares fueron parte importante de la vivencia 
de esta Nación, ya que constituían la vía de tránsito principal; los 
comunarios se trasladaban a través de éstos en sus balsas o callapos. 
Sin embargo, las constantes migraciones fueron el origen de su 
posterior fragmentación. Así, en la actualidad se tiene a los lecos de 
Larecaja y a los lecos de Franz Tamayo (Apolo), ambos ubicados en 
la Amazonía del norte del departamento de La Paz. 

Después de la independencia el país se dividió en provincias, en el 
proceso de reordenamiento territorial los lecos resultaron divididos 
en dos provincias, pero mantuvieron sus zonas de caza y pesca.  

32



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

33

33

Arturo Quety, presidente de PILCOL señala: 

“Nosotros como Nación indígena Leco estamos reconocidos en la Constitución 
Política del Estado Plurinacional, actualmente estamos ubicados en la 
provincia Larecaja, donde practicamos nuestra cultura y lengua; la provincia 
Franz Tamayo Apolo se reconoce como territorio Leco, porque ahí nace la 
lucha contra las colonias”.

Actualmente el territorio Leco, a pesar de estar saneado y de contar 
con la propiedad legal sobre su Tierra Comunitaria de Origen, 
tiene continuos conflictos con los colonos; la intromisión y el 
avasallamiento de éstos al parque Madidi han provocado violentos 
enfrentamientos entre ambos.

Por otra parte, la fuerte influencia de los quechuas y aymaras en territorio 
Leco es una de las causas para que estos demanden el fortalecimiento y 
recuperación de su cultura; lo que supone un necesario análisis sobre 
los mecanismos para la recuperación de esta cultura.

Significado del territorio

El territorio Leco, significaba y significa la vivencia misma de la 
vida, las actividades principales de esta Nación están directamente 
ligadas a la naturaleza, por ello el respeto y la protección ancestral 
de su hábitat. “Nuestros ancestros, en tiempo de lluvia sembraban 
arroz, poroto, maní, maíz, yuca y otros a orillas de los ríos, el espacio 
territorial, entonces era ocupado temporalmente para sembrar lo que 
se podía producir en corto tiempo”.

“A pesar de que vivimos de la minería, ancestralmente somos 
agricultores”. La relación y el significado entre el hombre Leco y la 
naturaleza es parte de su vivencia en espacios y zonas donde desarrolla 
la caza y la pesca para el sustento diario, la misma naturaleza le 
proporciona todo lo necesario para su sobrevivencia.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

34

34

Reunión de la organización  PILCOL.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

35

35

Capítulo 3
Organización social

La forma de organización social ancestral de la Nación Leco 
era autárquica, es decir que ellos mismos se auto gobernaban. 
Estaban estructurados de la siguiente forma: Tres tipos de 
hombres los gobernaban; el primer hombre se destacaba por ser 
el más corpulento, fuerte y hábil para la cacería, la pesca y otras 
actividades, tenía la capacidad de manejar al grupo o pueblo al que 
pertenecía, éste hombre era elegido como jefe del grupo, llamado en 
lengua originaria “ Baba Bitaka” (jefe Leco), además de líder, tenía 
autoridad y podía acceder como concubino con varias mujeres; el 
segundo hombre que también se destacaba por su habilidad en 
la caza, pesca y otras actividades, pero que no tenía las facultades 
físicas ni de liderazgo como el anterior, era considerado hombre 
de segundo nivel, también podía acceder a varias mujeres por su 
autoridad; el tercero era aquel hombre considerado como hombre 
común, éste sólo podía acceder a una sola mujer. Las mujeres eran 
consideradas como piadosas, y de carácter servicial.



Con la llegada de los misioneros (1620) y en la República (1825 
–1952), la estructura organizativa cambió en su totalidad, una 
nueva forma de organización fue asumida por los lecos. El grupo 
organizativo estaba dirigido por: caciques, comisarios, capitán 
y alcalde, quienes tenían la tarea de ordenar a las comunidades 
para que vayan a trabajar en la explotación de oro, quina, caña de 
alcohol y goma, en beneficio de los españoles y posteriormente de 
los hacendados. 

La organización de los Pueblos Indígenas Lecos y Comunidades 
Originarias de Larecaja (PILCOL) se fundó el 10 de enero de 1998, es 
una organización sin fines de lucro cuya misión es la representación 
social y política a nivel local, regional, departamental, nacional e 
internacional de este pueblo indígena, organizado en comunidades 
y zonas, cuya función principal es el fortalecimiento organizativo 
de sus organizaciones comunitarias, para la participación efectiva 
tanto en la toma de decisiones como en los procesos de desarrollo 
en el marco de la dinámica social, política y de normas por usos 
y costumbres ancestrales y nuevas leyes que se generan en el país. 
La cobertura de PILCOL abarca a todas las comunidades lecas y 
originarias de la provincia Larecaja  del departamento de La Paz.

Comunarios de la comunidad Tomachi.

36



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

37

37

Comunarios de la comunidad Tomachi.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

38

38

Hombre Leco cosechando arroz.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

39

39

Capítulo 4
Actividad económica y productiva

La actividad económica principal de la Nación Leco es la agricultura, 
el antropólogo Wigberto Rivero sostiene que “En el suelo Leco 
imperan las plantaciones de arroz, cacao, coca, maíz, maní, majo, 
poroto, plátano y otras plantas” y añade que la agricultura es la base 
de sustento en el sector.

Ancestralmente la Nación Leco de Larecaja, ha basado su economía 
en la caza, pesca y  agricultura; así mismo, es un territorio aurífero 
explotado desde tiempos del imperio incaico.

Según Robinson (2001), las comunidades tienen una agricultura 
basada en tres tradiciones agrícolas: la roza (limpieza del terreno o 
chaqueo), la tumba (corte de árboles con hacha o motosierra) y la 
quema (encendido con fuego los árboles secos). El autor también 
señala que el uso principal de los terrenos es para la producción 
de arroz. El rendimiento de arroz oscila entre 40 a 60 qq/Ha., 
dependiendo de la variedad y estado del terreno.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

40

40

Otros cultivos complementarios y de importancia son el plátano, la 
yuca, el maíz, el poroto, el frijol y  la walusa.

Recolección de Frutas Silvestres

Rutinariamente los lecos recolectan plantas y frutas silvestres como 
actividad de complemento, destinada a variar su alimentación 
diaria. Entre las variedades de frutas silvestres que se recogen están 
el motacú (wito), el majo (saljeo), sulupa, chima (anu), pacaya 
(woba),uva del monte, guayaba, paquío (jakowayaka) y conguillo 
(teo), entre otros. (PDM Guanay, periodo 2006- 2010).

La vegetación nativa es rica y abundante en frutos silvestres. La 
mayoría de estas especies dan sus frutos a lo largo del año por 
temporadas.

Siembra

La relación del hombre leco con la naturaleza es tan profunda, que para 
sembrar primero observa cuidadosamente las plantas, éstas le avisan 
cuándo se debe sembrar. Don Juan Cerda de la comunidad de Carura 
menciona a propósito “Cuando la flor de mayo se pone roja, es señal de 
que habrá buena producción”. El tiempo de la siembra se adecúa a los 
astros; para tener una buena cosecha se debe sembrar en luna llena.

Las comunidades tienen una agricultura basada en cuatro 
tradiciones agrícolas; la roza, que es la limpieza del terreno para 
habilitar la chacra, también llamada ch’upeo en la que utilizan como 
herramienta el machete; la tumba de árboles gruesos con hacha o 
motosierra de acuerdo a la necesidad; la quema o encendido con 
fuego de árboles secos y arbustos, y por último la siembra de la 
semilla (PDM, Guanay, 2006 – 2010).



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

41

41

Ancestralmente la siembra de arroz, maíz, poroto y otros se realizaba 
entre dos personas (en pareja), el hombre hacía los hoyos con un 
palo fino de punta afilada llamada “choqueña”, y la mujer ponía las 
semillas. Actualmente se siembra con máquinas, y este trabajo lo 
realiza una sola persona, en un día se puede sembrar una hectárea.

Cosecha

La cosecha de productos como por ejemplo el arroz, se realiza 
durante los meses de febrero, marzo o abril, según lo que se siembre 
en los meses anteriores. Ésta se hace manualmente con un cuchillo 
pequeño y una bolsa o yute donde se coloca el arroz, en esta 
actividad participa la familia y otras personas bajo la modalidad de 
intercambio de trabajo comunal, hoy conocido como jornal , el arroz 
cosechado se coloca en un trofe, que es una especie de almacén. El 
maíz o choclo también se cosecha en familia para luego molerlo 
y elaborar el tamal o huminta que es un alimento de consumo 
familiar,  también se hace secar como alimento para los animales 
(pollos o patos). La cosecha del poroto y frejol, se realiza durante 
los meses de febrero o marzo y está destinada al autoconsumo y al 
comercio, al igual que otros productos.

Crianza de animales domésticos

Ancestralmente, los lecos aprendieron a domesticar animales de la 
selva como monos pequeños, loros, perdices, chanchos del monte, 
ardillas y otros. A partir de la década de los 60, 70 y 80, se dedicaron 
a la crianza de animales domésticos. Actualmente la actividad 
pecuaria es de mucha importancia y constituye una de las fuentes 
de ingreso económico y de autoconsumo para la Nación Leco.



Caza

La caza de animales silvestres para la subsistencia era una actividad 
principal ancestral entre los lecos, para ello utilizaban arcos, flechas 
y otras armas que ellos mismos construían. 

Actualmente la cacería se practica recorriendo sendas de chacras 
preferentemente durante la noche. Ésta se realiza de forma individual 
o con algún acompañante, como herramienta utilizan una escopeta 
y una linterna, actualmente es costumbre que los cazadores realicen 
esta actividad acompañados del pijcheo (acullico de hoja de coca), 
cigarro y alcohol, el lugar de espera son los salitrales o kollpaña y 
lugares frutales, habitualmente se caza en luna nueva, que es cuando 
salen jochis, venados, chanchos del monte y otros animales.

En cuanto a los animales de monte más cotizados para la caza, 
destacan el quirki o tatú, jochi, sari, venado, chancho del monte, 
anta, tejón, mono maneche, marimono, kipa, ardilla, oso bandera, 
oso blanco, tigre y otros. Entre las aves están la pava, wichi, coloma, 
charata, wualquepo, tucán, loro, perdiz, yututo y otros. 

Pesca

La pesca está destinada al autoconsumo y se realiza de forma 
individual, mediante el uso del anzuelo, en algunos casos utilizan 
el barbasco para pescar en gran cantidad, en los últimos tiempos se 
utiliza de manera irracional las detonaciones de dinamita, esta técnica 
fue introducida por los migrantes disminuyendo la reproducción 
total de la vida acuática, esta situación se está revirtiendo gracias a 
las actuales normas para el control de la biodiversidad.

42



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

43

43

La pesca se realiza con mayor frecuencia en los ríos de Mapiri, 
Kaka, Coroico y Tipuani y en los arroyos de Charoplaya, Agua Fría, 
Kelekelera, Salcala,Querkano y otros, siendo el pacú, suchi, sábalo, 
dorado, blanquillo, carancho y mamuri, las especies más comunes 
que se encuentran en estas aguas.

La chapapa (sawaki) es otra técnica empleada para pescar en los 
lugares más angostos de los arroyos durante los meses de febrero, 
marzo y abril. La construcción de esta trampa requiere que la familia 
se provea de palos, hojas de charo, mora y otros elementos naturales 
que crecen en el chaco y los barbechos.

Minería

Para la Nación Leco la actividad aurífera es muy importante. En los 
años 1958 – 1960, lavaban oro en las orillas de los ríos Mapiri, Kaka, 
Tipuani y Challana. Empezaron a descubrir y trabajar los causes y 
plataformas en la explotación aurífera, de esta manera, inventaron 
muchos sistemas de lavado de oro en los diferentes ríos.

El auge del oro se dio hasta 1997, luego fue decayendo paulatinamente, 
no así en las plataformas de las alturas o pajonales y en algunos lugares 
al interior del territorio donde se encuentra este precioso mineral. 

La Nación Leco de Larecaja está asentada en un territorio aurífero; 
se encuentra a orillas de los ríos Mapiri, Kaka, Challana y Tipuani, 
por lo tanto la principal actividad de los comunarios en las últimas 
décadas es la minería o barranquilla.

El acceso a la barranquilla tradicional es individual, 
habitualmente solía ir toda la familia, pero en la actualidad solo 
van los varones y en algunos casos las mujeres. Esta actividad 
representa una fuente de ingreso adicional para las familias.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

44

44

Sabio músico tocando su instrumento, comunidad Charopampa Mapiri.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

45

45

Capítulo 5
Música y canto

Etimología y representación de la música

La palabra música deriva del latín musa, que significa diosa. En este 
sentido, conceptualmente se refiere a “melodía y armonía, y las dos 
combinadas. Sucesión de sonidos modulados para recrear el oído y 
arte de combinar los sonidos de la voz humana o de los instrumen-
tos, o unos y otros a la vez” (Enciclopedia ESPASA-CALPE S.A. 
Tomo XXXVII. Madrid, España).

Desde los albores de la historia, las diversas culturas humanas re-
presentan la música de acuerdo a su cosmovisión. Por ejemplo, los 
egipcios lo hacían con la figura de una mujer cuya vestidura estaba 
llena de notas musicales; los romanos simbolizaban los efectos de 
la música con la imagen de una manada de cisnes rodeando una 
fuente, y en medio una joven alada coronada de flores.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

46

46

La Nación Leco reverencia a los dioses de la naturaleza a través de 
la música. “Tocamos nuestra música originaria con flauta, bombo y 
tambor, en ritmo alegre para navegar en balsas y callapos a través 
de  los ríos. Dedicamos algunas canciones a las diferentes actividades 
como la siembra y la cosecha, siempre con buen sentido del humor 
para agradecer a los espíritus de la naturaleza”.

La vida cotidiana del hombre Leco, como en todas los pueblos 
indígenas, está marcada por su desarrollo histórico cultural; la 
danza y la música tienen influencia religiosa, como la adoración 
de vírgenes o santos; sin embargo, el sincretismo no se observa en 
todas las comunidades, existen otras que todavía mantienen sus 
tradiciones puras. En la Nación Leco Larecaja, las comunidades 
indígenas originarias como Michiplaya, Mariapo, Carura, Candelaria 
Kelequelera, Barompampa, Tutilimundi, Alacarani, Witoponte, 
Challana Pampa, Aguada y otras practican la danza originaria Leco 
Larecaja y el “Tiri Tiri”.

Música originaria

Tanto la música como la danza son consideradas como un lenguaje 
comunicativo particular de expresión cultural. Por lo mismo, a 
través de ellas los individuos manifiestan no solamente aspectos 
afectivos individuales, de orden social y comunitario; sino también 
la espiritualidad en sus relaciones con la naturaleza, el cosmos, con 
los otros, y consigo mismos. 

En tal sentido, la danza como lenguaje, puede ser utilizada como un 
ritual telúrico e incluso cosmológico que siempre acompaña a los 
actos sociales e introduce y ratifica la actuación de los individuos en 
la colectividad. La música también cumple este papel, a través de ella, 
los individuos y las comunidades expresan sentimientos personales 
y aquellos que caracterizan la vida particular y acontecimientos de 



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

47

47

la comunidad. En esa medida, es necesaria la comprensión del valor de 
ambos, es decir: lenguajes expresivos y el significado que tiene para la 
formación de la persona en su identidad cultural, social y comunitaria.

La música se originó en el propio territorio Leco, siendo los sabios y 
jóvenes músicos quienes la practicaban en sus comunidades, fiestas 
religiosas y durante las estaciones del año para la siembra y la cosecha. 
La música originaria se practicaba para reverenciar a los dioses de 
la naturaleza como acto de agradecimiento por las bendiciones al 
dios Jena (Sol), a la diosa Kuria o Kurea (luna), a la diosa Lal (tierra) 
y otros, también estaba presente en las festividades religiosas y 
carnavaleras y en las concentraciones de trabajos comunales.

En la actualidad, la esencia de la festividad es más sentimental y 
amorosa. En las fiestas comunales se hace una entrada con danzas 
originarias y folklóricas también de otras culturas, como tinkus, 
caporales, tobas y otros, en éstas participan organizaciones sociales 
y el municipio además de las comunidades.

Estas expresiones de canto y música se desarrollan durante 
las fiestas religiosas comunitarias nocturnas, con el objeto de 
compartir experiencias de convivencia amorosa y social, donde 
los jóvenes y personas mayores se agrupan con instrumentos 
nativos y folklóricos como la flauta, zampoña, guitarra, bombo y 
charango para alegrar la noche juvenil. Los sabios músicos tocan 
el ritmo y las jóvenes y personas mayores bailan al compás de la 
música dejando atrás los malos recuerdos y problemas familiares.

La música también adquiere una otra dimensión ritualista cuando 
es utilizada con fines curativos y terapéuticos por el yenakino 
(curandero), para espantar los malos espíritus que se introducen en 
una persona o en una casa. 



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

48

48

Amor Permanente

		  Llévame a mí contigo, (bis)
		  a tu casa yo voy a ir.
		  A mí no me vas a dejar, (bis)
		  si a mí me vas a dejar
		  de pena pura hueso te vas a volver.

			   Juch’in Isko
		
		  Eraiki ya wandijtan sin, 
		  eraiki ya wandijtan sin.
		  Owonkirerateranotoo,
		  owonkirerateranotoo.
		  Eraikiyotoriitan,
		  eraikiyotoriitan,
		  eraikiyotorijaran,
		  teimoachvichatopaj kacharampeu. (bis)



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

49

49

Canción del Leco enamorado

	 Desde que nací, viví y crecí caminando
	 sobre las riberas de los ríos Mapiri y Kaka, 
	 de abajo y arriba en mi balsa hecha de p’ele.

	 Buscando la subsistencia  de mi familia,
	 cuando crecía el río siendo el tiempo de la riada alta
	 me lamentaba al no poder cruzar a la otra banda,
	 al encuentro de mi querida para poder pasar un momento
	 con ella juntito al río echado en la punta de mi balsa.

	 Era jesnotoo t’eno too
	 kala aya. dowa Mapiri y Kaka,
	 dowa k’ech kee wijich p’ele chano too.

	 T’ojmo koch yomoki apspayaya
	 orech dowa, dowat tiempo
	 pajmorira notoo. Pich cheete
	 era yomoki chosway aranotoo
	 era dowara ch’aka eyantoo, yomoki chosway.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

50

50

Estas expresiones de canto y música se desarrollan durante las 
fiestas religiosas comunitarias nocturnas, con el objeto de compartir 
experiencias de convivencia amorosa y social, donde los jóvenes y 
personas mayores se agrupan con instrumentos nativos y folklóricos 
como la flauta, zampoña, guitarra, bombo y charango para alegrar 
la noche juvenil. Los sabios músicos tocan el ritmo y las jóvenes y 
personas mayores bailan al compás de la música dejando atrás los 
malos recuerdos y problemas familiares.

La música también adquiere una otra dimensión ritualista cuando 
es utilizada con fines curativos y terapéuticos por el yenakino 
(curandero), para espantar los malos espíritus que se introducen en 
una persona o en una casa. 

Instrumentos musicales

Los instrumentos musicales originarios de la cultura Leco son la 
flauta (jeve o pito), el tambor (wulwo) y el bombo.

La flauta está hecha de tacuara, caña hueca o de bambú, al igual que 
los otros instrumentos, son los sabios músicos quienes se encargan 
de fabricarla, para ello deben conseguir el material del monte más 
alto (donde corre el viento). Durante el proceso de fabricación 
deben silbar o cantar para que el instrumento tenga buen sonido y 
no sea ch’uzo (sin sonido).

El bombo está hecho de madera de roble o cedro con pieles 
tensionadas de animales como el tigre, venado o vaquilla, y su 
charlera o corchea está hecha de tripa seca de ternero. Para que el 
cuero esté estirado y tenga un buen sonido, se remoja una semana 
en agua y jabón, para luego estirarlo y tensionarlo en la madera.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

51

51

El tambor está hecho de madera de cedro o canelón y pieles de sari 
seco y venado. Se construye en base a un mortero hueco fabricado 
con cuero de animales.

Los instrumentos musicales originarios fabricados por los sabios 
tocadores, deben ser llevados a lugares de encañadas o sagrados 
donde habitan el tío; un “…espíritu que aparece en forma humana y 
que se lleva los instrumentos musicales para templarlos.  Esta deidad; 
pone en contacto a los instrumentos con el agua para que suenen me-
jor” (Sabios tocadores de la Nación Leco de la comunidad Tomachi, 
2014).



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

52

52

Baile del baba bitaka.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

53

53

Capítulo 6
Danza 

Danza originaria

Según los sabios y las sabias de la Nación Leco de Larecaja, la danza 
originaria del pueblo Leco es el “Tiri Tiri”, el “Machichi” y el “Torito.

En la danza del Tiri Tiri, los danzarines una pañueleta, una mochila 
o llamachi hecha de hoja de palmera o mitimora donde se recolectan 
los productos naturales, y llevan una balsa o p’ele que simboliza su 
medio de transporte para navegar por los ríos de Mapiri, kaka, 
Coroico y Tipuani, rememorando así la existencia ancestral del 
grupo guerrero y su felicidad en medio de la naturaleza.

La danza significa la alegría, felicidad y la existencia del grupo 
guerrero. La vestimenta significa la fortaleza de la Nación Leco. El 
wellpe significa la sabiduría, conocimiento y la pureza del hombre 
originario.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

54

54

Los collares significan la valentía y la relación con la naturaleza.
El p’ey (abanico) significa la creatividad y la esperanza.

La danza tradicional constituye un importante valor cultural 
ancestral, puesto que la indumentaria se elabora a partir de la 
naturaleza. Lamentablemente hoy por hoy casi no se la ejecuta y se 
puede apreciar el alto grado de influencia cultural de las migraciones 
quechuas, aymaras y otras, que se sobreponen a la cultura originaria.

Coreografía de la danza

Los danzarines van vestidos de t´alli o tipoy, cargando cueros de 
animales; polo (tigre), thoz (venado), yap (jochi), awaro (loro) y 
otros, como símbolo de convivencia armoniosa con la naturaleza 
y los animales. Los varones llevan el wellpe encima de la cabeza, 
una flecha y un abanico. Las mujeres llevan los collares hechos de 
lágrimas de María o huayruru  y el cabello suelto, cargando esteras. 
Un grupo de bailarines lleva el p’ele o balsa cargado de diferentes 
productos naturales y alimentos como ser: plátano, yuca, arroz, 
motacú, carne chuchukada del monte y de pescado. Los danzarines 
se dividen en dos grupos de varones y mujeres, y realizan diferentes 
pasos como el cruce, el círculo, la vuelta en el mismo sitio y otros.

Los músicos se ubican frente a la virgen o al público; allí ejecutan 
sus instrumentos al ritmo de la tonada Leco, y al final de la danza 
acompañan a los bailarines.

Bárbaros o Danza del Guerrero

Esta danza ancestral es un ritual realizado por los jóvenes en edad 
de combate. Llevan solamente un taparrabos de plumas de variados 
colores, la cara y las partes del cuerpo pintarrajeadas, en la parte 



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

55

55

frontal de la cabeza llevan unas cuantas plumas como una especie de 
diadema, también llevan collares fabricados con semillas de plantas 
silvestres como el huayruru, ichururo y chonta, además de brazaletes 
de plumas en las manos y pies, como símbolo de protección.

La música es típicamente nativa, muy parecida a los aires benianos. 
El baile es cadencioso, alegre, ágil y varonil; llevan arcos y flechas 
hechas de chonta y palma para acompañar el grito guerrero de 
bravura y coraje, mostrando la resistencia contra los avasalladores 
(desde tiempos de los incas hasta la colonia).

K’aperos

Este baile ancestral representa la felicidad y la alegría, después de 
haber vencido a las fuerzas coloniales que buscaban apropiarse 
de sus riquezas. Muestra la incineración del enemigo, aplastado, 
vencido y pisoteado; además representa los términos del cosmos, y 
los aspectos económicos y religiosos de la vida aborigen. Proviene 
de la palabra indígena khapo que significa luminaria; el fuego 
trepidante que los indígenas encienden en las fiestas religiosas en 
honor a la divinidad. La vestimenta está compuesta por sombreros 
grandes y pututos que llevan los taytachis; indios fornidos con 
musculosas piernas, quienes deben marchar al ritmo de los briosos 
corceles, como guías o líderes en el baile que conducen a los caballos 
con vistosas faldas coloridas y que simbolizan la servidumbre a la 
que fueron sometidos; los demás integrantes llevan esquelones o 
cencerros y pequeñas banderitas que acompañan su ritmo de baile. 

Los k’aperos danzan en torno al fuego o fogata, con los rostros que 
denotan la dureza de los lecos.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

56

56

Machu Machu

Es una danza colonial, sacrificada y burlesca, imita a los soldados 
españoles o chapetones de la colonia, como también a los criollos 
que se asentaron en la zona. Su vestimenta consiste en un sombrero 
adornado con plumaje y cintas multicolores, máscaras de madera 
que simulan la apariencia del hombre colonial; saco oscuro y 
pollerones de diferentes colores, en la mano llevan un bastón 
torcido de moras típicas (bejucos) del lugar, que les sirve de apoyo y 
además representa los abusos cometidos por los invasores. Integra 
el baile un caporal que hace de guía, representando a un capataz que 
lleva un zurriago, simulando impartir castigo. Los indígenas lecos 
en señal de resistencia victoriosa, no perdieron la oportunidad para 
satirizar y traducir estos elementos en la danza.

Chunchos

Chunchos es el nombre que se dio a los indígenas habitantes de 
la zona selvática, por su temperamento combativo y belicista en 
resguardo de su territorio; actitud que producía cruentas luchas 
cuerpo a cuerpo. El baile simboliza el poder y dominio, en éste se 
utilizan arcos, flechas y lanzas originarias; los danzantes llevan un 
traje (tipoy) liviano de muchos colores, con penachos de plumas 
multicolores y en las manos dos cuchillos de madera para acompasar 
con toques su música, que se origina en las antiguas etnias silvícolas 
de la nación Leco.

Puli Puli

Esta danza es muy similar a la de los Quena Quena, diferenciándose 
un tanto por la música que a pesar de tener un tono melancólico, 
es de un ritmo más ligero que incluye tambores, cuyos intérpretes 



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

57

57

danzan utilizando máscaras especiales; el más destacado es el 
Jucumari (Ukuchi), que es la representación del oso negro, al que 
se rinde culto por considerarlo un dios totémico protector de la 
nación Leco. En su representación llevan una campanilla o esquela 
con la que hacen mucho ruido, llamando la atención. La vestimenta 
es muy semejante a la que se usa en la danza Quena Quena, con 
algunas variantes en el plumaje e incluye además unas polleras 
que se colocan los danzantes sobre los pantalones. Su origen está 
centrado en la época prehispánica, su práctica es varonil y la danza 
es realizada en honor y agradecimiento al dios de la lluvia, tocan y 
bailan a la vez, el instrumento utilizado es el quenacho, similar a la 
quena pero de boquilla cerrada y de mayores dimensiones.

Quena Quena

Es también una danza ancestral practicada por los indígenas en 
tiempo de sequía, en la que piden lluvia para la buena cosecha. En 
ella los danzantes interpretan a la vez sus instrumentos musicales, 
consistentes en quenas de diversas medidas; llevan en la cabeza 
cachuchas con coloridos plumajes, así mismo  visten polleras 
blancas y un chaleco llamado armador. 

Entre sus danzarines se destaca el kh’aspa, quien lleva en su cabeza 
una piel de perico y en una de sus manos, un largo chicote que hace 
estallar a cada momento, representando a la autoridad comunal que 
impartía orden entre los lecos. En la actualidad también es utilizado 
para acompañar en primera fila durante la procesión de los santos 
de Apolo y Aten; representa a la pureza de los ángeles guardianes de 
los santos patronos, denominación que fue impuesta en la colonia.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

58

58

Diana

Es el nombre que se le da a la música de la época colonial, con la cual 
se inaugura las festividades religiosas, para manifestar y proclamar 
la fe de la comunidad y el agradecimiento; se utiliza al adornar el 
altar de los santos patronos que les fueron impuestos en el coloniaje.

Vestimenta de los  hombres

Antiguamente los lecos vestían una indumentaria hecha de hojas de 
árboles o cueros de animales con taparrabos para cubrirse del frío; 
actualmente para la danza originaria, visten tipoi hecho de saquillo 
o pedazos multicolores de tela cosidos y con adornos, en la cabeza 
llevan el wellpe con plumas y una flecha en la mano.

El baba bitaka (jefe Leco) lleva en la cabeza el wellpe (especie de 
corona) como señal de autoridad y mando; en su mano un arco 
y flecha para la caza y pesca y como un medio de defensa, los 
hombres utilizan el t’alli o tipoi en forma de camisón con botones 
a los costados y un pantalón largo de tocuyo que llega hasta los 
tobillos, usan un sombrero hecho de tacuara o mitimora.

Vestimenta de las mujeres

La vestimenta ancestral de las mujeres y los niños, es el urco 
o tipoy, vestido largo que llega hasta los tobillos con el que se 
cubren el cuerpo, en la danza llevan el cabello suelto sujetado 
con un collar de  lágrimas de María o huayruru, un venteador 
fabricado de hoja de motacú en la mano, y un llamachi o mochila 
fabricada de hojas de palmeras como símbolo de convivencia 
armoniosa y sustento diario. Danzan simulando abrirse paso en 
la selva en medio de la naturaleza silvestre.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

59

59

Hombre con vestimenta típica del  los lecos.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

60

Baile del baba bitaka



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

61

61

Capítulo 7
Comidas y bebidas

Comidas

Para el pueblo Leco, la comida constituye un importante reflejo 
de su cultura, en los potajes típicos se reflejan sus costumbres 
ancestrales, como la cocción de los alimentos con leña en fogón y 
la disposición de la familia en forma de semi círculo a la hora de 
comer. Se manifiesta el pesar de los comunarios por la paulatina 
pérdida de recetas culinarias que a lo largo del tiempo fueron 
transmitiéndose de generación en generación.

El hombre Leco ancestralmente se ha procurado el 
alimento a partir de la caza, pesca y siembra de semillas; 
constituyéndose éste en la esencia misma de la naturaleza y 
elemento representativo de su identidad cultural. Por ello, 
las festividades tradicionales en las diferentes épocas del año 
son espacios importantes para la preparación de comidas.
A continuación se detallan algunos platos típicos de la Nación 
Leco.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

62

62

Bulco wolko

Es un gusano comestible grande y aceitoso, que se extrae del 
árbol de motacú y de la papaya del monte, éste también tiene 
propiedades medicinales y se usa para tratar la tos en los niños. 
La extracción del bulko wolko se realiza calando el árbol con un 
hacha. Este se cocina en una olla y se sirve con arroz, plátano o 
yuca, en cualquier mes del año.

Tuyo Tuyo (buja)

El tuyo tuyo, es un gusano comestible mediano y aceitoso. Es 
altamente nutritivo, éste vive en el interior  del majo o palma, 
para que este gusano entre, se debe tumbar el árbol de enero a 
marzo, así el kayawijose entra para depositar sus huevos, al cabo 
de 3 a 4 días???meses??? el tuyo tuyo está listo para ser extraído y 
servirse con arroz o plátano. El árbol de majo o palma también 
tiene propiedades nutricionales, de éste también se sustrae el 
palmito, el fruto del ch’ari o leche (saljeo). 

Tujo (jajto)

Es un insecto aceitoso comestible que sale de su nido entre los 
meses de octubre y noviembre. El hombre Leco lo recolecta y 
durante la noche lo cocina en un sartén, algunos también suelen 
molerlo en batán, el Tujo (Jajto) y se sirve acompañado de arroz. 



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

63

63

Charque con yuca (k’eaycha)

El charque (carne secada al sol con sal) se lava y frita en aceite, 
luego se machuca en un batán junto con la yuca previamente 
cocida, añadiéndose aceite y queso a gusto, éste se acompaña con 
café.

Masaco de yuca y plátano

Yuca y plátano se cocinan en la brasa del fogón, luego se colocan 
en el takú o mortero para mezclarse junto con el charque 
previamente cocido a la brasa y machucado. Se acompaña con 
café.

Chapapeado (chuchukado)

Ancestralmente el chapapeado es la comida preferida los lecos. A 
orillas del río amontonaban leñas secas y encendían fuego hasta 
que queden sólo brasas, encima de éstas colocaban la waracha 
donde se cocinaba la carne de monte cazada o el pescado. Hoy 
en día se sigue aplicando este modo de cocción de la carne, ésta 
se acompaña con arroz, plátano o yuca.

Palmito (chiwa)

Es la comida tradicional del hombre Leco, se extrae de la guía de 
la hoja del motacú o de la palma de majo. Para conseguir la chiwa 
o palmito se tiene que cortar el árbol hasta llegar al corazón de 
éste para luego conseguir la parte tierna de la guía. La chiwa se 
pica en pequeños trozos o rodajas y se sirve como con sardina y 
arroz.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

64

64

El Iwi (buja)

Ancestralmente, el hombre Leco ha consumido el iwi (pequeños 
gusanos aceitosos comestibles), éstos se extraen de la pepa del 
motacú que queda después de la quema de la chacra. Se tuestan 
en una olla y se ensartan en una fibra de escoba para cocinarse 
a las brasas hasta que queden dorados. Se sirven con arroz o 
plátano, se consumen en los meses de octubre a noviembre que 
es el tiempo de chacra.

Purka de plátano y yuca

El plátano y la yuca cocidos a las brasas o purka es una comida 
habitual de los lecos del hombre Leco, ésta se acompaña con 
carne chapapeada

Huminta en olla (yaytamala)

El achuwete se cocina en agua a fuego fuerte, una vez evaporada 
el agua, se añade la manteca y se dejar cocinar ambos; en cuanto 
hierve el achuwete, éste se retira del fuego y se le agrega el choclo 
molido, la sal y el azúcar mezclando de manera continua. Luego 
se agrega el anís y la canela (si se quiere) y sobre dos chalas de 
choclo se coloca parte de la masa con una tajada de quesillo en 
medio, se cierra las chalas y se las ata, ésta suerte de “envoltijo” 
se lleva a una olla con agua y se cocina con chalas de choclo a 
fuego lento.



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

65

65

Bebidas

Jugo de caña (ch’aja)

	

Se corta la caña en trozos de 10 a 15 cm, luego éstos se 
machucan con un mazo de madera. Posteriormente 
coloca en una olla con agua que se lleva fogón hasta que 
la cantidad de agua se reduzca a la mitad.	

Ber sutijnokosin jatchu aya, sutijchanoto, jachu 
wandiranotoo beriiki berchajote timpote, jachu teranto 
mazu bat berchabibbki bercha.Sujmo koko karu kaldera 
tojko suich, jep janakusin, limun lotot notoo. Tapira 
kokonoko. 

Ingredientes (Koch)

Preparación (Ch’inoko)

	 Caña de azúcar 			  Jatchu
	 Hielo				    Dowa jech



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

66

66

Chicha de Maíz (thakati)
	
El consumo de la chicha de maíz es ancestral. El grano se muele 
en un batán hasta que quede pulverizado, luego se lo retuesta y 
hace hervir en agua, agregando anís y canela. Una vez cocido, 
se retira del fuego y se espera hasta que enfríe para agregarle el 
azúcar y beberse como refresco.

	

Tostar la harina de maíz, luego colocarla junto con agua 
en una olla al fogón, añadiendo canela y clavo de olor y 
esperar hasta que hierva, posteriormente diluir la harina 
de maíz en una fuente con agua hasta que no quede 
grumos, después llevar a la olla hirviendo y dejar cocer 
a fuego lento. Finalmente retirar del fuego, batir con un 
cucharón, esperar a que enfríe y añadir azúcar al gusto.

Jenote tha harina, tojich khiri kaldera dowa, tojich bat 
kanela.
Nojsoch tojrija t’ech kama dowa, diluisich  tha harina
tojich ber phok’o dowa, tojich kaldera kich jenot moa 
lentokich dejenote wijllanotoo nojsoch jech janakusin 
jatchu lotot notoo tapira kokonoko.

Ingredientes (Koch)

Preparación (Ch’inoko)

	 Harina de maíz	 		  Tha harina
	 Canela 				   Bat kanela
	 Clavo de olor 			   Bat olorich
	 Azúcar a gusto 			   Jatchu azúcar
	 Agua				    Dowa



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

67

67

Chicha de yuca (k’ekati)

La chicha de yuca es un alimento tradicional bajo en grasas, rico 
en almidones e hidratos de carbono y posee una gran cantidad de 
proteínas. Es un tubérculo que los Lecos han sembrado ancestralmente 
para su alimentación.

	

Se lava la yuca para luego pelarla y rallarla en rodajas, 
éstas se colocan en una olla con canela y agua y se hacen 
hervir hasta que estén cocidas, luego se las estruja con 
un cucharón o wijlla hasta que esté completamente 
desmenuzada. Por último se cierne la pulpa para obtener 
la chicha, finalmente se le agrega el azúcar a gusto.	

Karu sutijnokosin, lajnoko yopojnoko k’e
sujmokoo k’e , caldera tojko suich
na sojko, jech kama watir wijllanoto
lais jets kama densernesko k’e, tapira kokonoko.

Ingredientes (Koch)

Preparación (Ch’inoko)

	 Yuca	 			   K’e			 
	 Canela 				   Bat kanela	
	 Azúcar a gusto 			   Jatchu azúcar
	 Agua				    Dowa



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

68

68

Leche de Majo (saljeudo)

La leche de majo es una bebida muy nutritiva e importante y conocida 
tanto a nivel local, nacional como internacional. Se obtiene mediante 
un proceso sencillo y tradicional, que los lecos han practicado 
ancestralmente. 

	

El majo se lava y coloca en una olla con agua a fuego 
lento, una vez que las pepas de majo estén suaves, rajadas 
y maduras;  se estrujan manualmente o con la ayuda de 
un uslero, por último se ciernen dejando una suerte de 
leche, a la que se le agrega azúcar a gusto.	

Dowati jaljeo, tojich kaldera dowa moa lentosich.
Retirasich moa nojsoch Berchajote – thoibïbki horasich
pepasich jaljeo ulu kokosin. Kaldera dowati machukasich.
Watir wijllanoko, lais jets kama densernesko tapira o 
tutuma.

Ingredientes (Koch)

Preparación (Ch’inoko)

	 Majo				     Jaljeo
	 Azúcar a gusto			   Jatchu azúcar



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

69

69

Jugo de caña (ch’aja)

Se corta la caña en trozos de 10 a 15 cm., luego éstos se 
machucan con un mazo de madera. Posteriormente se 
coloca en una olla con agua que se lleva fogón hasta que 
la cantidad de agua se reduzca a la mitad.	

Ber sutijnokosin jatchu aya, sutijchanoto, jachu 
wandiranotoo beriiki berchajote timpote, jachu teranto 
mazu bat berchabibbki bercha.Sujmo koko karu kaldera 
tojko suich, jep janakusin, limun lotot notoo. Tapira 
kokonoko. 

Ingredientes (Koch)

Preparación (Ch’inoko)

	 Caña de azúcar 			  Jatchu
	 Hielo				    Dowa jech



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

70

70

Chicha de camote (k’arukati)

La chicha de camote, tiene un valor ancestral en la alimentación 
de la Nación Leco, ésta bebida era conocida desde la época pre 
incaica; en la actualidad continúa preparándose. La comunidad 
que se dedicaba y se dedica a la preparación de la chicha de camote 
es la comunidad originaria Leco carura, que es el lugar donde 
más se siembra dicho producto, es por eso que carura viene de 
la palabra originaria k’aru que quiere decir sembradío de camote.

	
	

	
	

Primeramente se debe lavar los camotes para luego 
pelarlos, posteriormente se ralla el camote en forma 
de rodajas y se las coloca en una olla con canela, se 
espera hasta que esté bien cocido y, luego se retira de 
la olla para estrujarlo con un cucharón o wijlla hasta 
que esté completamente desmenuzado. Por último 
se debe cernir la pulpa hasta que quede la chicha, a 
la que se agrega el azúcar a gusto. 

Ingredientes (Koch)

Preparación (Ch’inoko)

	 Camote				   K’aru		                      	
	 Canela 				   Bat kanela
	 Azúcar a gusto 			   Jatchu azúcar
	 Agua				    Dowa



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

71

71

Karu sutijnokosin, lajnoko, yopojnoko karu kusina
sujmokoo karu, caldera tojko suich
nasojko, jech kama watir wijllanoko
lais jets kama, densernesko khati tapira kokonoko.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

72

72

Comentarios finales

La recuperación de la danza, música y comida originarias de la Nación 
Leco de Larecaja es de vital importancia, ya que se ha podido observar 
que en la actualidad la pérdida de identidad es una realidad. Los sabios 
y las sabias hablantes de la lengua originaria y conocedores de la cultura 
son personas de la tercera edad y están próximos a fallecer. Otro factor 
determinante para que esta cultura esté en peligro de extinción, es que 
tanto los padres como los abuelos, no enseñaron a sus generaciones 
descendientes la lengua originaria, pues tenían la idea de que hablando 
solo el castellano podían desarrollarse como personas y ser cultas.

Son los sabios y las sabias de las comunidades, quienes aún cultivan 
la lengua Leco originaria y promueven su cultura para que ésta sea 
perdure en el tiempo.

La música y la danza son expresiones artísticas que reflejan el 
sentimiento profundo y la existencia ancestral de la indomable nación 
Leco. Estas manifestaciones constituían una importante herramienta 
de reverencia hacia los dioses de la naturaleza y un elemento constante 



M
úsica, danza y com

ida de la N
ación Leco

73

73

que acompañaba las diferentes actividades de la Nación Leco. Hoy 
prevalecen y se manifiestan en las festividades religiosas y aniversarios 
de las comunidades.

La Constitución Política del Estado reconoce y valoriza la existencia 
de los pueblos indígenas originarios, por ello rescatar y promover 
la diversidad de lenguas y culturas es menester sobre todo de los 
profesionales de la educación, quienes son responsables de ejecutar los 
programas destinados a hacer prevalecer nuestra identidad originaria 
ante todo. 

La Ley de la Educación Nº 070 “Avelino Siñani - Elizardo Pérez”  
menciona que “la educación es intra e intercultural y plurilingüe, en 
el marco del principio del vivir bien, y desde el potenciamiento de los 
saberes y conocimientos de los pueblo originarios”. Así mismo enfatiza 
el hecho de que son los padres de familia quienes deben exigir una 
enseñanza que vaya acorde al contexto cultural y de territorialidad en 
aras de preservar la cultura; y motivar a sus hijos e hijas a leer en sus 
casas textos, cuentos, canciones en lengua nativa.



M
ús

ic
a,

 d
an

za
 y

 c
om

id
a 

de
 la

 N
ac

ió
n 

Le
co

74

74

Anexo 
Informantes clave  del proceso de investigación 

ENTREVISTADO (A) EDAD COMUNIDAD

Benito Coata Villanueva 58 Tomachi

Benedicto Cerda Coata 80 Carura

Ines Supa Catarro 75 Carura

Juana Chono Chinari 65 Carura

Cesarina Tupa Muchia 75 Tomachi

Lorenzo Cabina Ardaya 60 Tomachi

Arturo Quety Medina 50 Guanay

Juan Carlos Vera 51 Guanay

Macario Poroso Mayana 68 Tomachi

Alejandrina Villanueva Tupa 70 Tomachi

Juan David Mejia 42 Teoponte

Eva Toro Mejia 35 Teoponte

Jose Carrasco Piloy 34 Candelaria

Francisco Limaco Coata 58 Carura

Leddy Machicado 55 Carura

Humberto Villamor Peña 72 Wituponte

Julia Anco 78 Wituponte

Paulina Villarreal 75 Wituponte

Ángel Gomez Apuri 65 Wituponte

Juan Díaz Colque 60 Wituponte

Julio Cussi Mollo 58 Guanay

Teodoro Argandoña 60 Carura

Corsino Apuri 68 Carura

Primo Medina 73 Candelaria

Pedro Villanueva 74 Candelaria



Glosario

Anu - Palmera con espinas y racimos de frutos comestibles de color 
amarillo y rojo. 
Armadillo o tatú (tochwuo) - Animal que tiene un caparazón 
duro. Vive en los troncos de árboles podridos y sale a comer a los 
barbechos de yucales y arrozales. 
Baba Bitaka – Jefe y líder Leco ancestral.
Balaya – Tejido de tacuara que sirve para ventear el arroz.
Balvino - Pez mediano de color blanco con manchas negras, de 
cuerpo flemoso que vive en los ríos y arroyos.
Bambú - Danza de ritmo alegre, donde se demuestra la destreza y 
habilidad del hombre Leco cazador.
Belea - Pez con escamas de color amarillo brilloso, que vive en los 
ríos grandes.
Cele - Pez mediano con escamas, de boca mediana con algunos 
dientes. Vive en las pozas de los ríos.

75



Chapapa (sawaki) – Trampa para la pesca, fabricada con palos y 
hojas de charo, mora u otras especies propias de la zona.
Chapapeado – Carne del monte asada a las brasas.
Charata - Ave silvestre de color café que anuncia con su canto la 
lluvia.
Chonta - Palo duro que sirve para construir el arco y la flecha.
Chuncho – Danza en cuya indumentaria destacan el arco, la flecha, 
el tipoy y el penacho de plumas multicolores.
Coloma - Ave salvaje parecida a la gallina, es de color plomizo.
Corteza ochoó - Árbol maderable que sirve para la construcción de 
casas.
Estera – Tejido de hoja de charo y mora que sirve para descansar.
Iliwi -  Pez muy pequeño con escamas que vive en los arroyos y se 
alimenta de basura, barro y hongos de agua.
Jakowayaka - Paquío, árbol grande que crece en los montes altos y 
da frutos comestibles en forma de concha.
Jochi (yap) - Animal del monte nocturno. Vive en los lugares 
boscosos y huecos de árboles. Se alimenta de frutos silvestres, raíces 
de árboles y es excelente nadador.
karancho (sintajwo) - Pez de tamaño pequeño que crece hasta un 
tamaño mediano. Vive debajo de las piedras en las corrientes de los 
arroyos.
Kipa - Chancho del monte.
Listi -  Pez pequeño, parecido al suchi, de cuerpo liso con aguijones 
para su defensa.
Macho Macho - Danza burlesca que satiriza a los conquistadores, 
destaca en la indumentaria el bastón largo. 

76



Mamuri - Pez de color oscuro, que vive en las pozas de los ríos y se 
alimenta frutas y gusanos.
Marico (ulu) -Tejido de hilo de algodón que utiliza el Leco para 
llevar sus cosas.
Mojarra (kor’a) - Pez con escamas de tamaño pequeño. Vive en los 
arroyos.
Mono maneche (wutili) – Mono aullador, que vive en los árboles y 
se alimenta de los cogollos de los árboles y frutos silvestres.
P´ele - Especie de canoa hecha de palo de balsa.
Pacú (jaw) - Pez de color negro con escamas que vive en las pozas 
de los ríos.
Palo bitaka (boss).- Árbol de corteza muy dura, que se encuentra 
en los montes altos.
Palo de charo - Madera de charo, que sirve para la construcción de casas.
Pez cuchillo - Pez de color negro o café con escamas finas. Vive en 
los ríos y se alimenta de gusanos y hongos.
Pirijcho – Mora, madera muy dura que se encuentra en los montes 
altos, que sirve para la construcción de casas y taleado de chozas.
Puli Puli - Danza de música melancólica, donde los danzarines 
llevan máscaras especiales y una campanilla para llamar la atención. 
En ésta se rinde culto al dios totémico protector del pueblo Leco. 
Rikha – Dialecto Leco.
Sábalo (epa) - Pez con escamas que vive en los ríos y arroyos y se 
alimenta de los hongos de los peñascos.
Saljeo - majo, planta de palma que crece en la región y da frutos 
comestibles de color negro.
Sari - Animal del monte diurno que vive en los bosques y cuevas,  se 
alimenta de frutos silvestres.

77



Suchi (yimo) - Pez grande de color blanco brilloso de cuerpo liso, 
lleva en la cabeza una barba larga y vive en las pozas de los ríos.   
Sulupa - Fruto silvestre comestible de color rojo en su interior, 
propio de la región.
Surubí - Pez pintado de cuero liso, tiene antenas en la cabeza, 
contiene una especie de flema en todo el cuerpo.
T´alli o Tipoy – Vestimenta de baile típico hecha de fibras naturales 
o tela de saquillo.
Talta -  Plataforma de entretecho de madera rústico, que sirve para 
guardar cosas o dormir.
Teo - Conguillo, fruto comestible silvestre de color verde y rojo que 
crece a orillas de los ríos.
Tiri Tiri - Danza típica ancestral del pueblo Leco.
Walusa - Raíz comestible nativa del lugar. Reemplaza a la papa del 
altiplano.
Waracha - Catre construido con charo o palo.
Wichi -  Ave grande salvaje que se alimenta de frutos silvestres.
Wito - motacú, fruto comestible que crece en las orillas de los ríos.
Wualkepo - Ave de color café claro que anuncia el tiempo de lluvia; 
vive en los barbechos.
Wuoba - pacay, planta cuyos frutos son medianos y de color verde 
y amarillo. Crece a orillas de los ríos.
Yuri (k’arancho) – Pez delgado de color café con manchas amarillas. 
Vive en los arroyos y se alimenta de barro.
Yututo – Aves propias de la zona, que son cazadas, entre otras 
especies, por los Lecos para el autoconsumo

78



Referencias bibliográficas

AGUILÓ, Federico, 1992. Etnias Andinas de Bolivia: 
autodenominación y eterodenominación. Cochabamba-Bolivia: 
editorial Arol s.r.l. primera edición.
ALAVI, Zacarías; ABAN, María Isabel y ABAN, Genaro Nelson. 
2012. Atlas sociolingüístico geopolítico y cultural de las cuencas del 
río Desaguadero y lago Poopó. UMSA, DIPGIS, ASDI/BRC-TB. La 
Paz-Bolivia: Artes Gráficas Catacora. 
ARACENA, Teodoro. 1991. Grupos étnicos aislados: oftalmología 
en Bolivia, enfoque geográfico y antropológico. Volumen II. 
Cochabamba-Bolivia: editorial Serrano.
IBARRA GRASSO, Dick Édgar, 1996, Las lenguas indígenas de 
Bolivia.	Tercera edición. La Paz-Bolivia: Librería Editorial Juventud.
IBARRA GRASSO, Dick Édgar. 1996. Las lenguas indígenas de 

79



80

Bolivia. Tercera edición. La Paz-Bolivia: Librería Editorial Juventud.
LAIME, Teófilo. 2011. Trilingüismo en regiones andinas de Bolivia. 
WBI, UCL. La Paz-Bolivia: Plural Editores. 
LAIME, Teófilo. 2011. Trilingüismo en regiones andinas de Bolivia. 
Tesis de doctorado. Louvain la Neuve, Belgique: Ciaco Imprimerie. 
selva. La Paz-Bolivia: editorial Don Bosco.
MONTAÑO, Mario. 1987. Guía etnográfica lingüística de Bolivia. 
Tomo I. La Paz-Bolivia: Editorial Don Bosco.
PLAZA, Pedro y CARVAJAL, Juan. 1985. Etnias y lenguas de 
Bolivia. La Paz-Bolivia: Impreso en Industrias Offset Color s.r.l.
PLAZA, Pedro y CARVAJAL, Juan. 1985. Etnias y Lenguas de 
Bolivia. La Paz-Bolivia: Industrias Offset color s.r.l.
TORERO, Alfredo. 2002. Idiomas de los Andes  Lingüística e 
Historia. Lima-Perú: IFEA, ediciones Galileo Galilei s.a.









Los saberes  y conocimientos expuestos en el 
presente material son patrimonio de la 

Nación Leco del 
Estado Plurinacional de Bolivia


